
 Prueba de Acceso a la Universidad (PAU) 
CURSO 2025-26 

3. MODELO DE EXAMEN HISTORIA DE LA FILOSOFÍA 

 Responda en el pliego en blanco a una opción, A o B, de los tres siguientes ejercicios propuestos: 

• En el ejercicio 1 sobre el texto, responda a la pregunta 1 (máximo 1 punto) y a una de las dos opciones, A o B, de la pregunta 2 (máximo 3 puntos)  

• Desarrolle una exposición argumentada de las dos cuestiones, A o B, que se ofrecen (máximo 3 puntos)  
• Elabore una reflexión argumentada de las dos preguntas de reflexión, A o B, planteadas (máximo 3 puntos) 

 Agrupaciones de preguntas que sumen más de 10 puntos o no coincidan con las indicadas conllevarán la anulación de la(s) última(s) pregunta(s) seleccionada(s) y/o respondida(s). 

Ejercicio 1. Preguntas sobre el texto. Lea atentamente el siguiente fragmento de texto del Tratado de la 
naturaleza humana, de David Hume y responda a las siguientes preguntas. (4 puntos).  

TEXTO  

Algunos filósofos se figuran que lo que llamamos nuestro YO es algo de lo que en todo momento somos 
conscientes; que sentimos su existencia, y su continuidad en la existencia, y que, más allá de la evidencia 
de una demostración, sabemos con certeza de su perfecta identidad y simplicidad. La sensación más 
intensa, la más violenta pasión, en vez de distraernos de esa contemplación ─dicen─ lo único que hacen es 
inculcarla con mayor intensidad, y llevarnos a advertir la influencia que tienen sobre el yo, sea por dolor o 
por placer. Querer aducir más pruebas sería debilitar su evidencia, pues no existe prueba derivable de un 
hecho de la que podamos ser tan íntimamente conscientes, ni queda nada de que podamos estar seguros 
si dudamos de nuestro propio yo. 
Desgraciadamente, todas esas afirmaciones son contrarias a la experiencia misma abogada en su favor; no 
tenemos idea alguna del yo de la manera que aquí se ha explicado. En efecto, ¿de qué impresión podría 
derivarse esta idea? Es imposible contestar a esto sin llegar a una contradicción y un absurdo manifiesto. Y 
sin embargo, esta es una pregunta que habría necesariamente que contestar si lo que queremos es que la 
idea del yo sea clara e inteligible. Tiene que haber una impresión que dé origen a cada idea real. Pero el yo 
o persona no es ninguna impresión, sino aquello a que se supone que nuestras distintas impresiones e ideas 
tienen referencia. Si hay alguna impresión que origine la idea del yo, esa impresión deberá seguir siendo 
invariablemente idéntica durante toda nuestra vida, pues se supone que el yo existe de ese modo. Pero no 
existe ninguna impresión que sea constante e invariable. Dolor y placer, tristeza y alegría, pasiones y 
sensaciones se suceden una tras otra, y nunca existen todas al mismo tiempo. Luego la idea del yo no puede 
derivarse de ninguna de estas impresiones, ni tampoco de ninguna otra. Y en consecuencia, no existe tal 
idea. 

Pregunta 1. Elabore una síntesis de las ideas principales y la estructura argumental del texto. (1 punto) 

Pregunta 2. Responda a una de las opciones A o B, en relación con el texto. (3 puntos) 

Opción A. Elabore una comparación crítica del fragmento del fragmento del texto de David Hume con una 
propuesta filosófica del siglo XX.  

Opción B. Elabore una comparación crítica del fragmento del texto de David Hume con el siguiente 

fragmento del texto La genealogía de la moral, de Friedrich Nietzsche.  

Nosotros los que conocemos nos somos desconocidos para nosotros (…): esto tiene un buen fundamento. 
No nos hemos buscado nunca, ¿cómo iba a suceder que un día nos encontrásemos? (…) En lo que se 
refiere (…), a la vida, a las denominadas «vivencias», ¿quién de nosotros tiene siquiera suficiente seriedad 
para ellas? ¿O suficiente tiempo? (…) Antes bien, así como un hombre divinamente distraído y absorto a 
quien el reloj acaba de atronarle fuertemente los oídos con sus doce campanadas del mediodía se desvela 
de golpe y se pregunta «¿qué es lo que en realidad ha sonado ahí?», así también nosotros nos frotamos a 
veces las orejas después de ocurridas las cosas y preguntamos, sorprendidos de todo, perplejos del todo, 
«¿qué es lo que en realidad hemos vivido ahí?», más aún, «¿quiénes somos nosotros en realidad?», y nos 
ponemos a contar con retraso (…) las doce vibrantes campanadas de nuestra vida, de nuestro ser ─¡ay!, y 
no nos salen las cuentas… Necesariamente permanecemos extraños a nosotros mismos, no nos 
entendemos, tenemos que confundirnos con otros, en nosotros se cumple por siempre la frase que dice 
«cada uno es para sí mismo el más lejano», en lo que a nosotros se refiere no somos «los que conocemos»… 

 

Ejercicio 2. Desarrolle una exposición argumentada de alguna de las dos cuestiones siguientes. (3 
puntos) 

Opción A. El problema de la realidad o del conocimiento en la filosofía antigua griega. 

Opción B. El papel de la mujer en la cultura y la filosofía griega o la cuestión ética, política o antropológica 

en la filosofía antigua. 

 

Ejercicio 3. Desarrolle una reflexión argumentada de alguna de las opciones A o B. (3 puntos) 

Opción A. ¿Es posible conocer la realidad última de lo que hay? 

Opción B. ¿Es Instagram una buena fuente de verdad? 



 

4. MODELO DE EXAMEN RESUELTO Y CRITERIOS ESPECIFICOS DE CORRECIÓN 
Ejercicio 1. Preguntas sobre el texto (4 puntos) 

Para responder a este ejercicio, debe leerse el texto con detenimiento unas cuantas veces e 

intentar entender bien qué es lo que dice. Este ejercicio evalúa la capacidad para identificar 

y sintetizar las ideas más importantes del texto, así como la estructura argumentativa básica 

y la capacidad para llevar esa comprensión más allá del texto. Por tanto, el objetivo es, en 

primer lugar, evaluar el grado de comprensión de la o el estudiante del texto del examen. Por 

otro lado, este ejercicio también busca evaluar la comprensión de ese texto en relación con 

otros aspectos de la historia de la filosofía.  

Este ejercicio no busca evaluar si la alumna o el alumno es capaz de repetir una descripción 

general de ciertos aspectos del pensamiento de una autora o autor o varios (que puede 

simplemente haber aprendido de memoria), sino evaluar si ha entendido estos aspectos, 

siendo capaz de compararlos críticamente con otros a partir del texto que se le ofrece en el 

examen.  

Competencias y saberes: este ejercicio 1 se vincula con la evaluación de las competencias 

específicas CE1.1, CE3.1, CE3.2, CE4.1, CE5.1 y CE6 (RD 243/2022, de 5 de abril). Los 

saberes básicos (RD 243/2022, de 5 de abril) que se deberán poner en acción en las 

respuestas de este ejercicio dependerán, en cada examen, del texto concreto a partir del cual 

se formulan las preguntas del ejercicio y de esas mismas preguntas. 

 

Modelo de Resuelto. Pregunta 1. Síntesis del texto (1 punto). 

Una posible síntesis de las ideas y de la estructura argumental del texto que responda a la 

primera pregunta sería la siguiente: 

En este texto pueden reconocerse dos ideas principales. La primera es que hay 

filósofos que defienden que existe el “yo”, que lo sentimos con certeza y más allá de 

cualquier demostración, a través de las pasiones. La segunda idea es que estas 

afirmaciones son contrarias a la experiencia, pues no tenemos idea del yo, ya que no 

tenemos impresión del mismo. El argumento principal del fragmento es este: no hay 

impresión del yo o la persona, ya que, por una parte, esta debería ser idéntica durante 

toda nuestra vida, y ninguna impresión es invariable y, por otro lado, tampoco se tienen 

a la vez todas las impresiones de las que se pretende derivar la idea del yo, luego esta 

idea no existe. 

 



 
Criterios de Calificación 

Los criterios de calificación se establecen en forma de rúbrica competencial, atendiendo a los 

siguientes descriptores. 

• De 0 a 0, 25 puntos: No se presentan las ideas relevantes del texto o las que se 

presentan son secundarias. No se reconoce la estructura argumental básica, o está 

erróneamente presentada. La comprensión del texto no es adecuada, o se pone de 

manifiesto que no se ha entendido el sentido principal del texto. La redacción es tosca, 

dificulta la compresión y muestra poca o ninguna elaboración; la gramática y expresión 

del texto es en general deficiente, con defectos como fallos de concordancia u 

oraciones que no llegan a serlo por estar desprovistas de sentido. 

• 0,5 puntos: Se presentan algunas ideas relevantes, aunque no con suficiente claridad 

y precisión. Se presenta la estructura argumental básica, pero no es precisa o se 

observa algún error menor. Se reconoce una comprensión suficiente del texto. La 

gramática y expresión del texto es comprensible, aunque con incorrecciones o falta 

de claridad. 

• 0,75 puntos: Se presentan con claridad la mayoría de las ideas relevantes y la 

estructura argumentativa básica, aunque falte algún detalle o precisión. Se demuestra 

una comprensión adecuada de lo que se expone en el texto. La gramática del texto 

es aceptable en cuanto a su corrección, sin expresiones vulgares ni errores, aunque 

en algunos momentos pueda carecer de elaboración (las oraciones son simples, sin 

desarrollo en apreciable). 

• 1 punto: Se presentan todas las ideas relevantes y la estructura argumental del texto 

con precisión y claridad. Se demuestra una comprensión precisa de lo que expone el 

texto. Gramaticalmente, el texto carece de deficiencias. La gramática no sólo es 

correcta, sino además elaborada, con oraciones ricas en matices semánticos y de 

sintaxis compleja y precisa. 

 

Modelo de Resuelto. Pregunta 2. Opción A. y Pregunta 2. Opción B. Comparación 
Crítica. (3 puntos)  

Para la opción A, una posible comparación crítica de este texto con una propuesta de la 

filosofía del siglo XX podría ser la fenomenología hermenéutica de Martin Heidegger. Se 

podría comenzar situando brevemente la línea general de la idea de Heidegger de la 

fenomenología hermenéutica: la tarea de la filosofía es la cuestión del ser, esto es, del juego 

al que siempre ya estamos jugando. Para afrontar esta tarea, debemos atender a lo que se 



 
muestra de lo que no se muestra, esto es, a lo siempre ya supuesto, lo siempre ya aparecido 

en nuestro normal trato con las cosas. Ahora bien, eso que nos aparece una vez nos dirigimos 

a las cosas mismas en nuestro normal trato con ellas está mediatizado por los conceptos 

filosóficos de la tradición con los que damos cuenta ello, de modo que nuestra tarea requiere 

de una interpretación explícita de los mismos. 

Una vez presentada la propuesta de Heidegger, podría argumentarse que Heidegger estaría 

de acuerdo con las afirmaciones de este texto, en su propuesta filosófica, no se puede derivar 

la idea del yo de ninguna impresión, la idea del yo, si es que se nos da, si es que se nos 

muestra, es una de esas ideas, de esos conceptos de la tradición que necesitan de 

hermenéutica para clarificarse, pues, de primeras, ocurre que debemos concluir, con Hume, 

que ”no existe tal idea”, que esta no es fruto de ninguna impresión ni una relación de otras 

ideas. Ahora bien, Heidegger sí reconocería que la idea o el concepto de yo tiene una versión 

fenomenológica que sí es consistente, aunque no en el sentido tradicional que se le da a este 

concepto.  

Heidegger podría plantear, frente a este texto de Hume, que “aquello a que se supone que 

nuestras distintas impresiones e ideas tienen referencia” es nuestra propia condición de 

existentes, de arrojados a un mundo en el cual siempre ya hemos estamos afectados, 

comprendemos aquello con lo que tratamos y somos capaces de articular discursivamente 

esa afectación y comprensión de nuestro encontrarnos arrojados al mundo. Con Heidegger, 

podríamos decir que, si bien no hay ninguna “impresión que sea constante e invariable”, por 

tanto, “que origine la idea del yo”, sí hay una constante, que somos nuestras posibilidades de 

ser ahí, en cada caso, esto o lo otro, por ejemplo, ahora estudiante, luego hijo, luego padre, 

luego alguien que va a la compra, etc. Y esto, si bien es una suerte de proceso o de fluir 

(similar al que podría haber planteado Heráclito), es una constancia y una invarianza. No 

sería suficiente para fraguar la idea del yo, pero quizá sí una historia coherente de uno mismo 

que recorriese esas posibilidades temporales de ser. 

 

Para la opción B, una posible comparación podría ser la siguiente: 

Así como en el texto de Hume se argumenta que la idea del yo no existe, pues esta idea no 

es fruto de ninguna impresión sensible, ni se deriva de otras ideas, a pesar de que muchos 

filósofos creen que sí existe y de lo que, además, somos conscientes, Nietzsche plantea que 

precisamente nosotros que somos los seres que conocen las cosas, nos somos desconocidos 

para nosotros mismos. El argumento de Nietzsche en este fragmento es que no somos 

suficientemente serios para conocer nuestras vivencias, es decir, como argumenta Hume, no 



 
hay consciencia, como creen otros filósofos, de nuestro yo. El modo como ilustra Nietzsche 

esta idea es a partir de una imagen en la cual, tras el tañer de unas campanadas importantes 

(las campanadas del reloj), nos frotáramos las orejas sin saber bien qué es lo que ha ocurrida. 

La manera como tratamos de explicarnos a nosotros mismos es similar esta imagen, nuestra 

vida ocurre, pero solo “después de ocurridas las cosas” tratamos de dar cuenta de ellas, de 

explicarlas, de ordenarlas. Es decir, no hay impresión, como diría Hume, de mi yo, sino 

solamente ese relato a posteriori de mis vivencias, un relato que, a pesar de pretender dar 

cuenta de mí mismo, es un relato con el cual “no nos salen las cuentas”. En cierto modo, la 

idea que tenemos de nosotros mismos es una invención, una confusión que nos generamos. 

Por tanto, este fragmente de Nietzsche incide en las ideas que presenta Hume, pues, 

efectivamente, no podemos derivar el yo de nuestro dolor, placer, tristeza y alegría, etc., estos 

sentimientos, o sea, los colores, por así decir, de nuestras vivencias (que diría Nietzsche) no 

son suficientes para concluir la idea de algo constante e invariable, pues ni siquiera somos 

capaces de dar cuenta consistentemente de esas vivencias. Efectivamente, las afirmaciones 

de los filósofos “son contrarias a la experiencia” como decía Hume, pues “permanecemos 

extraños a nosotros mismos”. Estas ideas, de Hume y Nietzsche conjuntamente, tienen 

consecuencias todavía en nuestros días. Por un lado, motivaron algunas de las corrientes 

filosóficas del siglo XX como el existencialismo o la filosofía de Foucault. Por otro lado, nos 

ayudan a comprender bien en qué sentido nuestro juicio y nuestras decisiones están 

sesgadas. Es posible que la inexistencia del yo pueda ser inquietante, pero en cierto sentido 

también resulta liberadora. Pues, que no nos conozcamos a nosotros mismos no significa que 

no podamos acercarnos, significa que no está dicho qué terminemos siendo, que hay 

posibilidad para cambiar de opinión, para cambiar una decisión, como qué estudiar o cuál 

queremos que sea nuestro campo de trabajo. 

 

Criterios de Calificación 

Los criterios de calificación se establecen en forma de rúbrica competencial, atendiendo a los 

siguientes descriptores. 

• De 0 a 0,5 puntos: No se muestra comprensión adecuada del texto de partida, ni de 

la cuestión o del texto de la comparación. La comparación es inexistente, irrelevante 

o completamente errónea. No se reconoce estructura argumentativa (algo que pueda 

asemejarse a unas premisas y una conclusión). No se emplea vocabulario filosófico o 

se usa incorrectamente. La redacción es tosca, dificulta la compresión y muestra poca 

o ninguna elaboración; la gramática y expresión del texto es en general deficiente, con 



 
defectos como fallos de concordancia u oraciones que no llegan a serlo por estar 

desprovistas de sentido. 

• De 0,75 a 1,5 puntos: Se reconocen parcialmente las ideas del texto de partida y de 

la cuestión o del texto comparado, pero con errores o sin desarrollo suficiente. La 

comparación es superficial, centrada en descripciones más que en un análisis crítico, 

aunque se observa un cierto conocimiento de la cuestión comparada o comprensión 

adecuada del texto de partida y de la comparación. Se aprecia alguna imprecisión 

relevante, aunque el contenido material es acertado. Se identifica una estructura 

básica argumentativa, pero con falta de cohesión o desarrollo. El uso del lenguaje 

filosófico es limitado o poco preciso, aunque se muestra un cierto manejo acorde al 

texto de partida y a la cuestión o texto de la comparación. La gramática y expresión 

del texto es comprensible, aunque con incorrecciones o falta de claridad.  

• De 1,75 a 2,25 puntos: Se muestra una comprensión correcta del contenido del texto 

de partida y de la cuestión o del texto comparado. Se establecen relaciones relevantes 

entre las posturas, señalando similitudes y/o diferencias con justificación adecuada. 

Aunque se observa falta de detalle, precisión o desarrollo, hay conocimiento de la 

cuestión comparada o comprensión del texto de la comparación. Se reconoce una 

estructura argumentativa clara y adecuada a las comparaciones y/o diferencias que 

se señalan, aunque no siempre resulte eficaz. Se utiliza vocabulario filosófico con 

corrección, aunque puede haber alguna imprecisión menor. La gramática del texto es 

aceptable en cuanto a su corrección, sin expresiones vulgares ni errores, aunque en 

algunos momentos pueda carecer de elaboración (las oraciones son simples, sin 

desarrollo apreciable). 

• De 2,5 a 3 puntos: Se demuestra una comprensión profunda y precisa tanto del texto 

de partida como de la cuestión o del texto de la comparación. La comparación es 

crítica, argumentada y matizada, con análisis de implicaciones filosóficas relevantes. 

Se demuestra conocimiento riguroso de la cuestión o comprensión precisa del texto 

de la comparación. Se reconoce una buena redacción estructurada, los argumentos 

que se emplean son claros, adecuados y eficaces. Hay rigor y precisión en el uso del 

vocabulario filosófico, integrado orgánicamente en la comparación de diferencias y/o 

relaciones. Gramaticalmente, el texto carece de deficiencias. La gramática no sólo es 

correcta, sino además elaborada, con oraciones ricas en matices semánticos y de 

sintaxis compleja y precisa.  

 

Ejercicio 2. Exposición argumentada de una cuestión abierta de historia de la filosofía 



 
En este ejercicio se evalúa la capacidad para exponer una cuestión de historia de la filosofía 

mostrando la articulación argumentativa que hay implicada en esa cuestión, empleando con 

rigor y precisión conceptos, ejemplos o situaciones actuales que la ilustren y demostrando 

que se dominan conocimientos de la materia. En este ejercicio deben evitarse las 

exposiciones meramente memorísticas que no demuestren comprensión de la cuestión. 

Además, se valorará positivamente que la exposición sea original, entendiendo por ello que 

no sea una mera repetición de unos apuntes comunes y que las cuestiones se aborden con 

una cierta voz propia. 

Competencias y saberes: este ejercicio 2 se vincula con la evaluación de las competencias 

específicas CE1.1, CE2.2, CE3.1, CE3.2, CE4.1, CE5.1, CE5.2 y CE6.1 (RD 243/2022, de 5 

de abril). Los saberes básicos (RD 243/2022, de 5 de abril) que se deberán poner en acción 

en las respuestas de este ejercicio dependerán, en cada examen, del texto concreto a partir 

del cual se formulan las preguntas del ejercicio y de esas mismas preguntas. 

 

Modelo de Resuelto. Opción A.  

El alumnado debe empezar diciendo qué va a exponer, por ejemplo, para esta cuestión, 

podría decir que expondrán la teoría epistemológica de Platón. La elaboración podría tener 

la siguiente estructura, dependiendo de la orientación que dé la o el estudiante: 

- Explicar la separación dualista de Platón entre mundo de las ideas y mundo material, 

destacando que el conocimiento se alcanza en el mundo de las ideas, donde la más 

importante es la idea de Bien. 

- Exponer la distinción platónica entre doxa y episteme, destacando cómo el verdadero 

conocimiento es conocimiento de las formas o ideas de las cosas y no de las 

sensaciones cambiantes del mundo material. 

- Explicación del símil de la línea y/o de la alegoría de la caverna como mitos luminosos 

para entender la doctrina de Platón sobre el conocimiento 

- Introducción de la teoría del conocimiento como reminiscencia: conocer el recordar lo 

que se sabía antes de la caída del mundo de las ideas, eterno y perfecto, al mundo 

material, corruptible 

- Explicación de los distintos tipos de alma en Platón a través del mito del carro alado, 

explicando cómo el alma intelectiva es la que conoce la epistéme y se aleja de la mera 

dóxa (opinión). 

Algunos ejemplos o situaciones actuales que podrían ilustrar esta exposición y que podrían ir 

siendo introducidos en la exposición, serían: 



 
- El conocimiento científico actual, que es la forma superior de conocimiento, consiste 

en conocer las causas o formas imperecederas, como el que se realiza al identificar 

especies que se da en medicina (enfermedades a partir de síntomas u otros 

marcadores), biología (especies a partir de individuos), etc. 

- El proceso educativo como una forma de «salida de la caverna». 

- Las redes sociales como un ejemplo de la ekaisia en el símil de la línea. 

 

Criterios de Calificación 

Los criterios de calificación se establecen en forma de rúbrica competencial, atendiendo a los 

siguientes descriptores. 

• De 0 a 0,5 puntos: No se identifican ideas relevantes del tema propuesto. Se muestra 

desconocimiento o confusión de los conceptos, cuestiones o teorías implicadas en la 

pregunta. La exposición de la cuestión a desarrollar es desorganizada. No se aprecia 

ningún desarrollo argumentativo (algo que pueda asemejarse a unas premisas y una 

conclusión) y el texto en su conjunto carece de estructura. La redacción es tosca, 

dificulta la compresión y muestra poca o ninguna elaboración; la gramática del texto 

es en general deficiente, con defectos como fallos de concordancia u oraciones que 

no llegan a serlo por estar desprovistas de sentido. Uso inadecuado del lenguaje 

filosófico. Errores graves de expresión y ortografía. 

• De 0,75 a 1,5 puntos: Se identifican algunas ideas del tema propuesto, aunque falta 

alguna idea relevante. Se muestra un conocimiento parcial de las cuestiones o teorías 

implicadas en la pregunta y puestas en juego en la respuesta, aunque se trata de un 

mero resumen. Algunas de las ideas se presentan confusamente, con falta de 

precisión o detalle, aunque la respuesta sea, en parte, acertada. Se emplea algún 

ejemplo para ilustrar el asunto por el que se pregunta, pero es ineficaz o la conexión 

con la cuestión es lejana y superficial. Aunque la exposición tiene organización, esta 

no es eficaz (se plantean cuestiones con cierto desorden que dificultan la presentación 

adecuada del asunto). Se reconocen matices argumentales, aunque estos no están 

bien ordenados o son imprecisos. Se emplean conceptos filosóficos adecuados a la 

cuestión por la que se pregunta, aunque falta precisión. La gramática del texto 

presenta algunas deficiencias concretas, específicas. 

• De 1,75 a 2,25 puntos: Se identifican ideas relevantes para la exposición adecuada 

del tema propuesto. Se demuestra una comprensión general del contenido filosófico 

implicado, aunque en algunas ocasiones falte precisión o detalles cruciales. Las ideas 



 
se presentan con claridad de modo eficaz y demostrando conocimientos suficientes 

de la historia de la filosofía. Se emplean ejemplos o se hace referencia a cuestiones 

del presente que ilustran parcialmente el tema o quedan ilustradas parcialmente por 

el tema en cuestión. La exposición está bien organizada, resulta eficaz, demostrando 

cierta originalidad (en los asuntos tratados o los ejemplos) y se reconoce una 

articulación lógica suficiente y argumentación pertinente, aunque pueda haber alguna 

imprecisión. Se emplean correctamente y con claridad conceptos filosóficos 

adecuados a la pregunta. La gramática del texto es aceptable en cuanto a su 

corrección, sin expresiones vulgares ni errores, aunque en algunos momentos 

dominan las oraciones son simples y sin desarrollo en apreciable. 

• De 2,5 a 3 puntos: Se demuestra dominio del tema. Las ideas que se ponen en juego 

son relevantes para exponer la cuestión. Estas se presentan claramente, 

demostrando una buena comprensión del tema propuesto. Hay un claro conocimiento 

de historia de la filosofía y empleo de ejemplos eficaces, ilustrativos y pertinentes o la 

exposición ilustra una situación actual con claridad. La exposición está muy bien 

organizada, es clara, precisa, va al grano de la cuestión y se aprecia originalidad (por 

elección de los asuntos tratados, los ejemplos o la articulación del desarrollo). Los 

conceptos filosóficos empleados son claros, precisos y pertinentes. Se emplean 

conceptos filosóficos complejos de modo muy adecuado y con precisión, aunque 

pueda faltar algún detalle. Gramaticalmente, el texto carece de deficiencias. La 

gramática no sólo es correcta, sino además elaborada, con oraciones ricas en matices 

semánticos y de sintaxis compleja y precisa. 

 

Ejercicio 3. Reflexión o disertación argumentada. (3 puntos)  

En este ejercicio se evalúa si la o el estudiante es capaz de elaborar una argumentación 

crítica sobre un asunto que se le presenta, empleando para ello lo que ha aprendido en su 

curso de Historia de la Filosofía. El ejercicio consistirá en la elaboración de una disertación o 

reflexión filosófica que respete una mínima estructura de «introducción» al problema, cuestión 

o situación, en la cual se muestre que se entiende la cuestión que se plantea y alguna de las 

posibles maneras de afrontar la reflexión; «desarrollo de la argumentación» en la cual se 

respeten las reglas básicas de una argumentación lógicamente coherente, consistente y 

convincente, empleando para ello ejemplos propios de cada alumna o alumno, y que puede 

implicar la defensa de una posible posición ante la pregunta incluyendo la defensa de una 

«no posición», siempre que en ello se ponga de manifiesto al menos que se reconocen otras 



 
posiciones posibles ante las cuales la alumna o el alumno no se comprometiera; «cierre», 

que puede ser una conclusión resultante de la argumentación desarrollada o un balance de 

la discusión que deje abierta y no resuelta la cuestión. La apertura ante las respuestas 

posibles busca animar a las alumnas y alumnos a elaborar una argumentación crítica y 

autónoma sobre un asunto a partir de la Historia de la Filosofía, demostrando, de este modo, 

la madurez intelectual resultante de haber cursado el Bachillerato. 

Este ejercicio no busca evaluar si la alumna o el alumno meramente conoce dos (o más) 

posiciones filosóficas enfrentadas sobre un asunto concreto. El ejercicio busca evaluar la 

capacidad argumentativa de la o el estudiante. No se pide que se responda qué pudiera 

pensar una autora o un autor sobre la cuestión que se pregunta, pero sí se pide que la alumna 

o el alumno sea capaz de usar el pensamiento de una autora o un autor autónomamente para 

elaborar su argumentación, si ello fuera pertinente. 

Un buen examen tendrá una estructura de disertación visible, argumentos claros y en los que 

se empleen ejemplos para defender la posición, así como un uso coherente de los saberes 

básicos de Historia de la Filosofía, y un cierre consecuente con la discusión desarrollada (que 

no tiene por qué ser necesariamente a favor o en contra y que bien puede ser un balance que 

quede abierto). La evaluación de este ejercicio será holística y las puntuaciones se darán, 

además de buscando lo ya explicado, valorando la madurez de la discusión y la comprensión 

del asunto presentado, así como el uso coherente de los saberes básicos y la eficacia de los 

ejemplos. 

Competencias y saberes: este ejercicio 2 se vincula con la evaluación de las competencias 

específicas CE1.2, CE2.1, CE2.2, CE3.2 y CE7.1 (RD 243/2022, de 5 de abril). Los saberes 

básicos (RD 243/2022, de 5 de abril) que se deberán poner en acción en las respuestas de 

este ejercicio dependerán de la temática concreta que se pida. 

 

 

 

Modelo de Resuelto. Opción A.  

Una alumna o un alumno debería empezar con un párrafo introductorio que dé cuenta de que 

ha comprendido la pregunta, presentando brevemente cómo va a afrontar su reflexión. Por 

ejemplo, podría empezar diciendo que podemos decir que el conocimiento de la realidad ha 

ido aumentando desde la revolución científica, aunque con ello no se quisiera decir que el 

conocimiento anterior era menor o de peor calidad, pero sí que, desde entonces, vamos 



 
aumentando las cuestiones que podemos decir que conocemos. Luego podría señar que este 

conocimiento no implica que sepamos cuál es la realidad última, algo así como el fundamento 

último de todo. Uno podría pensar que esto se debe a que todavía no hemos progresado lo 

suficiente, pues si hemos ido aumentando el conocimiento, en algún momento deberíamos 

llegar a la última estación, al punto final que explique todo lo que hay. Y presentar, entonces, 

una tesis que va a defender (aunque no es necesario que se defienda una tesis), diciendo 

que esta idea, sin embargo, es confusa, porque presupone que hay un punto final de lo que 

se puede conocer y que además fundamenta el resto de los conocimientos. Y cerrar este 

párrafo con una frase que anuncie lo que va a hacer en el resto de la reflexión: En esta 

reflexión voy a defender esta posición. 

En un segundo párrafo, que no tiene por qué ser uno, pueden ser dos, por ejemplo, se iniciaría 

la argumentación, por ejemplo, recuperando posiciones de la historia de la filosofía en las que 

se haya defendido la posición contraria: La idea de que hay una realidad última es común en 

la historia de la filosofía. Por ejemplo, se dice que, para Tales, esa realidad última era el agua 

o para los Pitagóricos eran los números (las entidades matemáticas), para Platón la idea del 

Bien o para Aristóteles el motor inmóvil. Ahora bien, no sería históricamente justo argumentar 

frente a autores antiguos esta cuestión, pero sí con un autor como Spinoza, para quien el 

fundamento último de lo que hay es Dios o la causa sui. Una alumna o un alumno podrían 

tratar de poner de manifiesto que, sin embargo, esta idea no es consistente desde el punto 

de vista del conocimiento científico actual, porque uno no conoce a Dios. Y dado que la 

estructura del argumento por el cual cualquier realidad aparecería como la última, sería muy 

similar al argumento de que esa realidad es Dios, se puede generalizar que uno no podría 

conocer la realidad última de lo que hay si es que es coherente hablar de una realidad última 

de lo que hay. Se podría poner de ejemplo cómo los físicos siguen descubriendo partículas 

subatómicas, cómo siguen proponiendo teorías científicas para explicar los fenómenos físicos 

y cómo no parece consistente que, siquiera, una teoría física que explicase todos los 

fenómenos físicos explicase, además, los fenómenos sociales, psicológicos, económicos, etc. 

Podría cerrarse esta reflexión concluyendo que no solo no se puede conocer la realidad última 

de lo que hay, sino posiblemente no haya una realidad última, sino que cada conjunto de 

fenómenos tiene sus propias coordenadas para ser comprendida y estudiada sin que sea 

reductible a las de otro conjunto. 

 

 Criterios de Calificación 



 
Los criterios de calificación se establecen en forma de rúbrica competencial, atendiendo a los 

siguientes descriptores. 

• De 0 a 0,5 puntos: El texto no incluye referencias filosóficas pertinentes (es decir, 

materialmente correctas, acordes al contexto y significativas en relación con la 

cuestión dilemática propuesta) a ningún autor, escuela, corriente o teoría de la historia 

de la filosofía, carece de trasfondo filosófico (limitándose a ser una sucesión de 

opiniones personales en ocasiones vulgares y desprovistas de fundamentación 

teórica). No se aprecia ningún desarrollo argumentativo (algo que pueda asemejarse 

a unas premisas y una conclusión) y el texto en su conjunto carece de estructura. La 

redacción es tosca, dificulta la compresión y muestra poca o ninguna elaboración; la 

gramática del texto es en general deficiente, con defectos como fallos de concordancia 

u oraciones que no llegan a serlo por estar desprovistas de sentido. 

• De 0,75 a 1,5 puntos: El texto presenta alguna referencia filosófica que puede 

considerarse relevante para la cuestión dilemática propuesta, pero o bien no aparece 

expuesta de manera materialmente correcta, o bien no está lo suficientemente 

contextualizada ni se presenta como significativa en relación con la cuestión 

dilemática. El texto supera el plano de las opiniones personales y carece de 

expresiones vulgares o totalmente alejadas de los registros pragmáticos del contexto 

académico, pero no hay distanciamiento crítico. El texto no responde adecuadamente 

a la cuestión planteada en ningún sentido (ni a favor ni en contra, ni tomando una 

posición intermedia, matizada y abierta, pero también fundamentada) y carece de 

estructura argumentativa. La gramática del texto presenta algunas deficiencias 

concretas, específicas. 

• De 1,75 a 2,25 puntos: El texto presenta referencias filosóficas relevantes para la 

cuestión dilemática propuesta aludiendo a diferentes autores, escuelas, corrientes o 

teorías que presentan diferentes perspectivas en torno al tema. El apartado 

conceptual incurre en algunas inexactitudes injustificables apelando a la situación en 

la que se realiza el ejercicio o tiende a divagar introduciendo cuestiones filosóficas, 

pero sin relación con la cuestión dilemática. Puede rastrearse en el texto una 

estructura argumentativa, es decir, una conclusión (que podrá ser a favor, en contra o 

dar una solución matizada intermedia y abierta, pero también fundamentada) que se 

pretende derivar de unas premisas, si bien la relación entre las premisas no es 

demasiado clara y se aprecia forzada e incluso arbitraria. La gramática del texto es 

aceptable en cuanto a su corrección, sin expresiones vulgares ni errores, aunque en 



 
algunos momentos pueda carecer de elaboración (las oraciones son simples, sin 

desarrollo en apreciable). 

• De 2,5 a 3 puntos: El texto presenta diferentes referencias filosóficas relevantes y 

eficaces a corrientes, escuelas o teorías que presentan diferentes perspectivas en 

torno a la cuestión dilemática propuesta. El apartado conceptual del texto es 

materialmente correcto, preciso y selectivo, siendo así que se limita a los datos 

estrictamente pertinentes para dar respuesta a la pregunta de partida. El texto tiene 

una estructura argumentativa discernible en la que pone en relación unas premisas 

con una conclusión (que podrá ser a favor, en contra o dar una solución matizada, 

intermedia o abierta, pero también fundamentada) que adorna con recursos como 

ejemplos, citas, cuestiones de actualidad, etc. Gramaticalmente, el texto carece de 

deficiencias. La gramática no sólo es correcta, sino además elaborada, con oraciones 

ricas en matices semánticos y de sintaxis compleja y precisa. 


